
Copyright © This Work is Licensed under A Commons Attribution-Non Commercial 4.0 International License. | 133

儒家“天”观念略述——孔子对“天”概念之诠释
殷正淯

广州理工学院 人文与教育学院，广东 广州  510540

DOI:10.61369/HASS.2025090034

摘      要  ：  �孔子之“天”上承周初，下启儒门。周人化殷商“禘”为“天”，缩小其权，由主宰者转为监督者，借“天命靡常”

论证政权转移。孔子再转一步：保留“天”为不可知之形上根源与人力莫奈之“命”，却将价值规范收归人自身，提

出“知命”“畏命”与“义”。于是天命分二：气数限人，义理由人；前者顺受，后者自创。人遂为价值主体，立德、

修身、践仁，以答天而不俟天。“天”虽仍具本源与限制义，然其神秘性被存而不论，儒家人文精神于焉确立。孔子

将“义”注入“命”，使道德选择脱离神意，奠定重人重德之方向，影响中国政治哲学至深且远。

关  键  词  ：  �“天”；“天命”；“知命”；“畏命” 

A Brief Account of the Confucian Idea of "Tian" — Confucius’ Interpretation of 
the Concept of "Tian"

Yin Jheng-Yu

 College of Humanities and Education, Guangzhou Institute of Science and Technology,   

 Guangzhou, Guangdong 510540

Abstract  :  � Confucius'concept of "Tian" inherits the early Zhou vision and inaugurates the Confucian tradition. The 

Zhou transformed the Shang divine "Di" into "Tian", shrinking its power from supreme ruler to moral 

supervisor and using the idea of an unpredictable "Tian-Ming" to legitimize dynastic change. Confucius 

took a further step: while retaining Tian as an unknowable, transcendent source and as the objective 

"Ming" that sets human limits, he relocated moral authority within humanity itself by introducing "Zhi-

Ming", "Wei-Ming", and, above all, "Yi" .Thus the Mandate splits into two spheres: fate, which sets 

the bounds of life and must be accepted, and rightness, which is created by human choice and effort. 

People become the subjects of value, cultivating virtue and practicing humaneness to answer Heaven 

without waiting for it. Thus "Tian-Ming" splits in two: "Qi-Shu" sets the limits of life and must be 

accepted, while "Yi-Li" is forged by human beings themselves. Humanity becomes the true subject of 

value. Although “”Tian still functions as the ultimate source and boundary of existence, its mystery 

is left unsaid; in this silence the humanistic spirit of Confucianism is firmly planted. By infusing "Yi" into 

"Ming", Confucian detached moral choice from divine will and fixed the course that prizes people and 

virtue, a shift that has deeply and enduringly shaped Chinese political philosophy.

Keywords  : � "Tian"; "Tian-Ming"; "Zhi-Ming"; "Wei-Ming"

引言

孔子把“天”从殷商的威严上帝变成周初的德性监督者，自己又再退一步：天只管人算不到的“命”，人该管的“礼义”自己扛。

于是天归天，人归人，中间留一条“义”的桥梁。人无法选择生与死、富与贵，却能选择如何面对生与死、富与贵；在不可抗拒的“气

数”与可自我立法的“义”之间，孔子划出中国思想史上第一道“内在超越”的弧线。这道弧线让政治脱离神权，又保住终极关怀；让

个人在有限生命里取得无限价值，也为后世“尽人事以听天命”种下人文种子。

一、“天”概念的流变

孔子之“天”，须由周初溯源。殷商称“禘”，绝对主宰，

能赏善罚恶，王权神授，无可置疑。周人代殷，为证政权合法，

将“禘”转为“天”，分自然之天与主宰之天，并缩小其权界：

天只监察人力不及之处，王以德配天，改主宰为监督，神意遂由

绝对命令转为可争议之德性条件，政治伦理化由此萌芽。降至春

秋，礼坏乐崩，传统天命说动摇，孔子承之而更新。一方面保留

“天”降命，谓“不知命无以为君子”，以“知命”“畏命”代“受

命”，使个体于命运前不失敬畏；另一方面提出“义”，强调“士



文化研究 | CULTURAL RESEARCH

134 | Copyright © This Work is Licensed under A Commons Attribution-Non Commercial 4.0 International License.

不可不弘毅”，以道德实践扩充人能自主之域，天之所命与人之

所义并立，划然分际。于是“天”高悬而不事事干预，“人”自尽

而不僭妄，形成“尽人事以听天命”之新型天人关系，既安顿价

值根源，又确立主体尊严，为战国诸子开启“内在超越”之路，

亦使后世儒学兼具宗教情怀与人文理性，影响两千余年。在此框

架下，人得以通过修身、齐家、治国、平天下的实践，逐步回应

天命，而非被动等待神意，从而将政治伦理与宇宙秩序重新联

结，奠定中华文化“天人合一”而重人文的基本精神。

孔子保留了周朝初年时的“天”观念，在孔子的思想中，这

个部分属于人所不能去改变的部分，例如：

“天下之无道也久矣，天将以夫子为木铎。”（《论语 ·八

佾》）[1]

“天生德于予，……？”（《论语 ·述而》）

子夏曰：“……死生有命，富贵在天。君子敬而无失……。

君子何患乎无兄弟也？”（《论语 ·颜渊》）

人的天职（木铎）①与生俱来的才能（圣、能）与命运（富

贵），这些部分，都是由“天”所主宰的，是我们人力所不能去

影响，或是经过努力也无法改变的部分。从孔子对于“天”的定

义来看，孔子所谓的“天”具有一种形而上的实体意义，尚具有

某种程度的意志、知识的一种“天”，并且这个也是道德的本源，

是人所无法直接接触的最高的存在。但更重要的是在于“天”乃

在性质与根源性，是万事万物之所以可以成立的先决条件。

“ 天 何 言 哉！ ....， 百 物 生 焉； 天 何 言 哉？”（《 论

语 ·阳货》）

“......犹天之不可阶而升也”。（《论语 ·子张》）

主张“天”超出了我们知识的范围，我们人是没有能力去直

接认识到“天”的，要认识“天”，就只能透过间接的方式去认

识，然而，这个间接的方是就是藉由“天”与“人”的关系性上

去认识。这是一种类比的认知方式，透过这种方式，最终我们还

是没有办法认识到真正的“天”。所以对于“天”的认识或是对于

“天”运行程序、法则的“天道”，无论是哪一个部分，从人的角

度上来讨论，人都是没有办法对此进行一种深刻的认识，这是受

到我们认知能力上的限制。从这样的观点出发，我们不难了解为

什么，孔子在《论语》中讨论到“天道”的章节，就只有（公冶

长）中的一章而已。

“…… 夫子之言性与天道，不可得而闻也。”（《论语 ·公

冶长》）

我们已经知道，“天”由殷商时期的“禘”演变过程，我们知

道“天”对人而言，具有主宰与本源的意义② [2]。“天”与“人”

各自具有不同的地位与角色意义，孔子以“天命”指称“天”的

只在性质与根源性质，是万事万物所得以成立的先决条件。人的

根源性的问题，则是以“命”指称之。在周朝初年的时候，周人

提出“天命”的概念，但是这个概念起出多半都与政治上的目的

相关。周人在提到“天命”的时候，多半会与政权相结合，这是

因为周人藉着“天命”的观念，做为周朝取代殷商的理论基础，

做为取得政权的依据。

“ 我 不 可 不 监 于 有 夏， ……， 我 不 敢 知 曰， 有 夏 服 天

命，……，我不敢知曰，……乃早坠厥命。……惟兹二国命，嗣

若功”（《周书 ·诏告篇》）③ [3]

“天命”虽然说是出自于“天”的意志，但是“天命”是藉

由统治者的行为做为抉择的根据。

“天命自天，命自文王”（《诗经 ·大雅 ·大明》）④ [4]

统治者若是符合了“天”的规范，“天命”则会降于其身，若

是没有有符合“天”的规范的话，则“天”将会把这个“天命”

收回来，因此，“天”在没有降命于一个统治者之前，这个统治者

必须先将自己的德行修养到可以配合“天”规范的境界。接受了

这个“天命”之后，还是要不断的维持这个德行，修养自己的道

德，用以配合天意，如此才可以永保“天命”。倘若一旦失去了这

个德行，“天”就会把所赐予的这个“天命”收回。因此孔子认

为，“天命”是非常难把握的，必须做到无时无刻的修养自己的

道德。

“天命不易”（《尚书 ·大诰》）

“唯命不于常”（《尚书 ·康诰》）

周人提出“天命靡常”，一方面论证小邦周取代大邑商的合

法性，另一方面在绝对权威之下为人留出自我负责的缝隙：命内

在于人，不可控者只是客观限制；祸福仍系于天，却可借畏敬与

德行转移。孔子继承此一畏天传统，而赋以伦理重心：先“畏天

命”，才能“知天命”；能“知天命”，始可言君子。所谓“知”，

并非揭示天体运行，而是于日用伦常中体察道德秩序，于修己安

人里回应那看不见的手。于是“天命”由政治符码转化为生命课

题：天不言而命在，人不怠而德充；靡常之天不再只是王朝兴替

的裁判，亦成个人修身实践的终极参照。然孔子对“天”本身存

而不论，其内容、形貌、意志皆不落入知识对象；君子所能把握

者，唯敬畏之心与仁义之行。在此意义上，天命成为不可见却可

感的价值光源，指引人在有限中开辟无限，在不确定中建立道德

确定，而整个儒学的人文精神，遂由此畏而知、由知而行的循环

展开，既保住超越向度，又落实为人间伦理的恒久动力。

二、孔子对“天”的重新诠释

孔子不言“天”，却重释“天命”。周初旧说分二：一为人格

天之“命令”，具喜怒赏罚，顺之则吉，逆之则凶；二为天所“限

定”，若寿夭、贫富、世运，人唯被动承受，二者皆归神意。孔

子翻案：命令之价值——礼义是非、政教得失——非天颁布，而

由人自出；君子修身立礼，即自发命令，自负责任。限定之遇，

方属天施，不可择，则安而行之。故天命划为两域：可抗可立在

人文，不可抗者在气数。人由此跃为价值主体，神权退位，德性

升华，儒家重人践仁之传统于焉奠基，并启后世“尽人事以听天

命”之立身准则，影响深远。

“阙党童子将命”（《论语 ·宪问》）

“舜亦以命禹”（《论语 ·尧曰》）

“.....可以托六尺之孤，.....寄百里之命”。（《论语 ·泰伯》）

这里所提到的“命”，虽然都没有所谓的形上学的意义，然

而这些“命”也不是说没有一个客观的标准任意所为，在孔子的



Copyright © This Work is Licensed under A Commons Attribution-Non Commercial 4.0 International License. | 135

学说中认为这些“命”都是依循着“义”的标准⑤。

“君子喻于义，小人喻于利”（《论语 ·里仁》）

“见义不为，无勇也”（《论语 ·为政》）

“义”是人的行为，道德价值上的标准，“心得其宜之谓

义”。“义”并不是存在于事物之上，也不是由自我以外的事物决

定。“义”完完全全是取决于自我在主观上的宰制。我们必须先知

道如何的行为是可以做的，而如何的行为又是不合时宜的。这种

行为上的“义”与“不义”的判定标准，决定于我们人的主观的

判断上。

“义”的观念，提升了我们人的地位，强调我们“人”的主

动的能力。“人”的这种主动的能力“义”不能让人与“天”并

行，却可

以使“人”不再完全受制于“天”的客观的限制上。“义”的

能力突显出了“人”的主动的能力，但是仍然不能使人摆脱客观

地生命以及客观地环境上的限制，这些客观的限制，就是孔子所

谓的“命”的部分。人在客观的限制下，人即便是实践德行，但

是行为上的“行”、“不行”与“得”、“不得”，这种行为的结

果，是受到客观的限制所影响，我们“人”没有办法左右行为结

果，使得结果符合我们“人”的意愿。因为这个部分的问题，与

客观的限制有关，这不是我们人所可以影响到的部分。就算人无

法脱离“命”此种客观地限制，但是“义”所表现出来的，是强

调“人”在自我行为上的选择的能力。很明显地孔子在“命”的

观念上赋予“义”这样创新的观念，已经与殷商与周初的“命”，

有了显著的差异。

孔子所要强调的“知天命”的观念，就是让人彻底的了解

到，客观限制与人在行为选择上的自主能力，两者之间的限制与

差别。客观的限制就是殷商与周初的“天”，所有的人都是受到

这种客观的空间、时间以及环境限制，但这样的限制，是属于外

在的限制，虽然人无法改变这种外在的限制，然而人具有另外一

种精神上的能力，也就是“义”。“义”使人在客观环境的限制之

下，可以做出适当的选择。这样的选择能力，突显出了人的心理

价值，人不再只是宿命的被环境左右。时间是在变动的，所以环

境也会因为时间的变动有所改变，人顺应着整个大环境的变动，

在可行的范围之中，做出适当选择，藉由行为的选择，使人跳脱

客观限制的宿命，展现出人的主体价值。

三、结论

综言之，孔子以“天”为时空运行与万然并起的总体，兼涵

人感官与寿限之终极边界；它客观设限，却不预设命运。人无法

跳脱此框，亦无力以主观愿望改其律，然其可贵，正在能自觉此

限，以仁智审度，以礼义抉择，于可行域内调整己天关系，使行

为得宜，价值自成。于是“天”非人格主宰，而是静默之域；

“人”非被动受令，而是主动参和。知天之所限，尽人之所能，

方显儒家“敬天”“修身”之核心：敬畏而不盲从，顺性而不屈

服，在限制中展开自由，于自然中树立人文。此孔子天人观之大

较也。

注释：

①全文为仪封人请见，曰：“君子之至于斯也，吾未尝不得

见也。”从者见之。出曰：“二三子何患于丧乎？天下之无道也

久矣，天将以夫子为木铎。”（《论语 ‧八佾篇》）“天下之无道

也久矣，天将以夫子为木铎。”这句话意味着，天下不久将使孔

子得为以行其道。由此可知，木铎在此有着一种天所赋予孔子责

任的意义，故可以引申为人的天职。

②孔子主张“知之为知之，不知为不知”，强调认知的诚实

与界限。他认为人的知识来源有二：一是“学”，即透过见闻与

经验获得知识，包括自身经历与他人传授；二是“思”，即运用

理性推理，从已知推及未知，如“告诸往而知来”或“闻一知

十”。然而，见闻受限于感官经验，思维亦须依据已知，两者皆有

边界。因此，人有所能知，亦有所不能知。对于“天”、“天道”

或“天命”等超越经验与理性的存在，人无法直接认知其本质，

只能从其与人之间的关系中体察其影响。孔子对此采取“存而不

论”的态度，避免妄加臆测，体现其知识上的谦逊与智慧。赵玲

玲，《先秦儒道两家形上思想的研究》（台北：辅大哲学研究所博

士论文，1974），页212 ～ 213。

③清 ‧阮元校刻，《十三經注疏 ‧尚書正義 ‧卷第十五 ‧

周書 ‧召誥》（北京：中華書局，2009），頁452

④清 ·阮元校刻，《十三經注疏 ·毛詩正義 ·卷第十六之

二 ·大明》（北京：中華書局，2009），頁1092。

⑤《论语》三“命”例，呈孔子渐把人间责任纳入“命”之

诠释。阙党童子将命，传宾主之辞，却不守少长之序，孔子以礼

裁之，可见“命”之传达须循身分，礼为其客观尺度。舜亦以命

禹，尧所嘱“允执其中”，直指政权存亡系于能否持中庸：偏私则

百姓罹殃，天命即失。于是天意与民心并论，“天命”不再遥远，

而转为统治者对百姓之责任。曾子更言“寄百里之命”，把国家

政令托付君子，强调治乱关键在人之仁智，非纯赖天授。合而观

之，孔子屡屡把“命”从神祕天志拉回人间：传言须合礼，国运

决于德，政令系于贤。人在礼、中庸、仁义的标准下自主抉择，

开启“义”之观念，奠定儒家重德轻神、贵人贵民的思想方向，

对后世政治哲学影响深远。赵玲玲，《先秦儒道两家形上思想的研

究》（台北：辅大哲学研究所博士论文，1974），页44 ～ 49。

参考文献

[1]清 ·阮元校刻 ,《十三經注疏 ·論語注疏》（北京：中華書局，2009）.

[2]赵玲玲 .《先秦儒道两家形上思想的研究》（台北：辅大哲学研究所博士论文，1974）.

[3]清 ·阮元校刻 ,《十三經注疏 ·尚書正義》（北京：中華書局，2009）.

[4]清 ·阮元校刻 ,《十三經注疏 ·毛詩正義》（北京：中華書局，2009）.


