
Copyright © This Work is Licensed under A Commons Attribution-Non Commercial 4.0 International License. | 091

新媒体时代下黔桂苗族芦笙创新型

传承实践与文旅融合探索
许仁轲 1，廖敏羽 2

1.广西科技师范学院音乐舞蹈学院，广西 来宾  546199

2.广西科技师范学院教育学院，广西 来宾  546199

DOI:10.61369/HASS.2025100024

摘      要  ：  �芦笙是一种竹制簧管乐器，在节日庆典、婚丧、祭祀仪式等中均有广泛的运用。当下，在黔桂苗族芦笙创新实践过程

中，当地民间活动正积极结合现实需求，借助短视频平台开展线上直播、互动体验等新形式，让芦笙文化突破了地域

限制，触达更广泛的受众群体。文章以黔桂地区苗族芦笙为研究对象，探讨其在新媒体时代下如何顺利转化为创新型

传承实践并与文旅融合。

关  键  词  ：  �芦笙；文旅融合；苗族；传承

Innovative Inheritance Practice and Cultural Tourism Integration Exploration 
of Miao Lusheng in Guizhou and Guangxi in the New Media Era

Xu Renke 1, Liao Minyu 2

1. School of Music and Dance, Guangxi Science & Technology Normal University, Laibin, Guangxi 546199

2. School of Education, Guangxi Science & Technology Normal University, Laibin, Guangxi 546199

Abstract  :  � The Lusheng is a bamboo reed-pipe instrument widely used in festival celebrations, weddings, 

funerals, sacrificial rituals, and other events. Currently, in the process of innovative practices involving 

the Miao Lusheng in the Qian-Gui region (Guizhou and Guangxi), local folk activities are actively 

integrating with real-world needs. By leveraging short video platforms to conduct online live streaming 

and interactive experiences, Lusheng culture has transcended geographical limitations and reached a 

broader audience. This paper takes the Miao Lusheng in the Qian-Gui region as its research subject, 

exploring how it can be successfully transformed into innovative heritage practices and integrated with 

cultural tourism in the new media era.

Keywords  : � lusheng; integration of culture and tourism; Miao ethnic group; inheritance

前言

芦笙作为黔贵苗族文化的重要组成部分，是黔桂地区苗族人民情感表达的重要工具。新媒体是以互联网为基本技术平台，具体可以

是网络媒体、互动性电视媒体及新型媒体群等。发展至今，新媒体也正朝着人本化、移动化、便捷化的应用模式方向不断扩展。在黔桂

苗族芦笙传承人老龄化加剧，年轻群体对于芦笙文化认同感低的背景下，本文以黔桂地区苗族芦笙为研究对象，立足于芦笙传承危机，

通过分析芦笙的传承现状和文化内涵，旨在探索新媒体驱动下的创新型传承实践与文旅融合的研究。

龙晓添认为数字化和信息化与非物质文化遗产有必然的联系，指出新媒体时代的特点与优势可以有效地保护、宣传非物质文化遗

产，促进创新型传承实践的转化与文旅融合的探索 [1]。陈梦菲（2016）在《苗族芦笙流变及现代发展研究——以广西融水自治县为例》

中详细阐述了芦笙的起源、名称、器材、表现形式、文化内涵和演变过程，并分析了现代芦笙的发展现状，为芦笙文化的保护提供了重

要思路 [2]。芦笙不仅仅是静态的非遗符号，而是让它在新媒体时代中“活”起来，使其得到生命的延续，是创新型传承实践与文旅融合

探索的核心要求。

项目信息：本文为2024年广西科技师范学院自治区级大学生创新训练计划项目《新媒体时代下黔桂苗族芦笙创新型传承实践与文旅融合探索研究》（项目编号：S202411546125）

研究成果。本文为2025年广西科技师范学院自治区级大学生创新训练计划项目《铸牢中华民族共同体意识视角下黔桂苗族芦笙创演与经济发展探究 》（项目编号 :S202511546168 ）

的阶段性研究成果。

作者简介：

许仁轲，男，本科生；

廖敏羽，女，本科生。



文化研究 | CULTURAL RESEARCH

092 | Copyright © This Work is Licensed under A Commons Attribution-Non Commercial 4.0 International License.

一、黔桂苗族芦笙的文化内涵与传承现状

苗族在历史上属于迁徙民族 [3]，也是一个拥有深厚历史积淀

和多彩文化的民族，苗族芦笙作为苗族人民的记忆载体，无论是

在婚恋礼俗，还是在日常生活中，都扮演了重要角色。

（一）黔桂苗族芦笙的文化内涵

芦笙是苗族人民的情感交流和娱乐的工具，也是青年男女恋

爱婚嫁过程中不可或缺的媒介角色。现在苗族地区仍普遍流行的

芦笙坡会其实就是苗族青年男女恋爱定情的盛会。坡会期间，苗

族青年男女们都会着盛装汇集到芦笙场上，一般由男青年几人为

一组轮换吹芦笙进场引舞，女青年们紧跟着进入场地，围成圆

圈，踏着芦笙的节拍起舞欢跳。当芦笙舞逐渐进入高潮时，吹芦

笙的男青年们就会将芦笙指向女青年们，吹起示爱的曲子。如果

有中意的小伙子，姑娘就会将定情物挂在他的芦笙上，小伙子则

吹起感谢的曲子满意退场 [4]。”

在日常生活中，上山狩猎、下地薅秧前，小伙子一声笙起，

众人即循音集合，“笙歌即出工令”；田头歇息，老人信手吹古调，

少年边听边记，旋律里便背会了迁徙路线与祖先规矩——芦笙成

了“随身携带的教科书”[5]。苗族男子从小变开始学吹笙，先从

“芦笙词”背唱入手，继而吹奏含生产、生活知识的曲子，再到

“芦笙摆古”（即用笙曲讲述民族迁徙史），而传授方式以“唱名”

对应六根笙管音位，每个音高都有固定苗语词汇作首调唱名，曲

随词走，词即历史，实现“以笙代文”的知识传承 [6]。

（二）黔桂苗族芦笙传统传承方式

传统传承方式主要以家族传承和师徒传承为主 ，这也是所

有民族民间音乐传统传播现状，苗族芦笙与其他不同的是，家族

传承与村落传承占了很大的比重。在融水等地，村里的每个屯至

少有1堂芦笙（每堂芦笙30-50人不等），有的多的甚至有三四

堂芦笙队伍，主要是代表本村参加芦笙比赛，在这种环境下，苗

族人民从小耳濡目染，收到芦笙熏陶，近年来，芦笙比赛火热，

甚至有六七岁的孩子参与其中，家族芦笙就这样一代又一代被传

承。而师徒传承更多的体现在芦笙制作技艺上，比赛也需要好的

芦笙吹奏。芦笙的制作有几十道工序，从砍竹子、晒竹子原材料

筹备到芦笙制作（簧片、笙斗、共鸣筒等的制作；定音、调音等

工序），由于民间艺人的个人喜好，芦笙有一定个性，但是整体

来说，民间艺人眼中一把好的芦笙最基本的定义是不漏气、声音

脆亮不嘶哑、吹奏省力。黔贵苗族芦笙表演一般具备三种表现形

式：独奏、为舞蹈伴奏、合奏与齐奏，其中，芦笙比响型乐曲和

合奏、齐奏型乐曲。比响型乐曲的运用场合为芦笙比赛，吹奏此

类乐曲的芦笙以六管三音为主，六管六音在比赛中属于领奏芦

笙，以此比较芦笙的声响大小，这类乐曲节奏感十足。芦笙为舞

蹈伴奏主要是在日常生活中男性吹奏芦笙，女性围着芦笙载歌载

舞。体现在苗族人们长期生活的方方面面。

（三）新媒体时期文旅融合传承

黔桂苗族芦笙的传承仍处于技艺断层危机中，传承人高龄，

娱乐多元化等原因，使得芦笙迅速推出日常生活。尽管在新媒体

时代下，短视频高速发展，高校研学，政府托底，通过“非遗 +

乡村振兴”等模式来延续芦笙文化，但仍未解决核心矛盾。目

前，黔桂苗族芦笙文化已走出自然消亡的阶段，正转向精致退化

的阶段，这需要政府，社会，传承人等多方合力，突破问题。

贵州省雷山县丹江镇的排卡村，全寨80多户人家，制作芦笙

的家庭作坊达３0多户。而如今，排卡村的年轻人几乎走空了，只

留下老人和小孩。现代娱乐方式的多元化严重冲击了传统芦笙技

艺并且芦笙制作人面临生活和社会处境问题。

贵州凯里舟溪新光村自1999年首届“中国·凯里甘囊香国际

芦笙节”召开后，成为了凯里市旅游的一张名片。并成立了“芦

笙文化发展协会”，出台会员管理、竹材培育、技术规范等制度。

通过“非遗 +旅游 +合作社”的方式，不仅带动了当地旅游业的

发展，还带动了当地就业率，让年轻人留在家乡，让更多人了解

到芦笙文化和制作技艺中去，为黔桂苗族地区芦笙传承提供了新

思路。

中国政府网文化和旅游部规章《国家级非物质文化遗产代表

性传承人认定与管理办法》也提出了相关建议，例如：文化和旅

游主管部门根据需要采取下列措施，支持国家级非物质文化遗

产代表性传承人开展传承、传播等活动：提供必要的传承场所

等 [7]。对无经济收入来源、生活确有困难的国家级非物质文化遗

产代表性传承人，所在地文化和旅游主管部门应当协调有关部门

积极创造条件，并鼓励社会组织和个人提供资助，保障其基本生

活需求。这不仅保障了芦笙传承人的日常生活，还让家族与村寨

之前的口传心授被政府兜底。在此种政策支持和民间组织下，苗

族芦笙传承与传播借助新媒体如互联网、手机平台开启了线上线

下“双轨”传承的模式，融水梦呜苗寨在文旅融合背景下在旅游

景区排练演出芦笙，来往游客拍视频在各大平台上发布，表演

时，也会有现场的人员用抖音、快手进行现场直播。当下用 APP

直播也成为了一种非常常见的传播手段，芦笙艺人在制作芦笙的

时候也会直播制作过程。

融水梦呜苗寨芦笙表演；摄影：卢耀斌

二、新媒体赋能芦笙的传承创新实践

新媒体赋能芦笙的传承创新实践，最主要是让芦笙从“静态

保存”到“动态传播”，从“心口相传的单一传承”到“多元发

展”的文化转型。新媒体通过互联网，短视频等媒介，让芦笙传

承的过程呈现出鲜活的特征，让它不再局限于芦笙乐器本身的

静态展示或传统演奏技艺的简单呈现，而是一个通过数字技术



Copyright © This Work is Licensed under A Commons Attribution-Non Commercial 4.0 International License. | 093

赋能、媒介平台传播、互动体验激活的动态过程 [8]。新媒体的赋

能，让芦笙这一传统的非遗文化在当代社会中重新焕发生机与

活力。

（一）新媒体对芦笙的挑战及芦笙面对的机遇

新时代下，新媒体对芦笙的挑战是传统传播和传承方式与网

络数字媒介之间的矛盾。

新媒体的迅猛发展对黔桂苗族芦笙文化的传承与传播构成了

双重影响，既带来前所未有的挑战，也孕育了新的机遇。短视频

的迅猛发展，让芦笙的传播速度空前加快，从面向黔桂地区到面

向全球，但其碎片化，零碎化，让大家只是浅显单一的看到芦笙

的展示，而很难真正了解芦笙文化和背后的创作技艺。

（二）在新媒体赋能下芦笙可进行的传承创新实践

苏晓红强调“提高传承人政治上、经济上的地位”是核心。

新媒体平台（抖音、快手、视频号）已内置“非遗合伙人”“手

艺人标签”等官方认证通道，政府可借此将线下“高级工艺师”

称号转化为线上流量扶持与现金激励，实现“政治地位—数字身

份—经济收益”的闭环 [9]。

并且传承人自己要有创新意识，学会利用互联网，打造个人

独特商标。也可以由政府或行业协会牵头，统一注册关于芦笙文

化的地域集体商标，通过联动当地其他非遗文化，打造当地特有

的内容与风格，联动线下实体活动，吸引游客前来，更高效的

推广芦笙的传播，实现线上线下联动的模式，创新芦笙的传承

方式。

三、文旅融合视角下的产业化探索路径

在社会科学的研究中 ,关于新媒体技术和地方社区生活之间

的关系 ,一直存在着多种争议。部分研究者在思考互联网平台的

传播是否把人们从传统的社区机制中抽离 ,从而导致地方线下芦

笙传承不佳。这些社区机制包括了邻里交往、运用民间组织和其

他公共空间的互动行为传承发展。但是，笔者认为，互联网所

具备的沟通和传播能力，会提供地方社区新的社会情境 (social 

affordance)，从而为传统方式注入新的活力，毕竟，线下传承是

线上直播的基础，没有线下的活动，线上平台便会缺少素材。

（一）政府主导，依托传统节庆活动，打造文化旅游品牌，

推动文旅融合发展

可以利用苗族传统节日，或者中国传统节日春节等，结合芦

笙踩堂等非遗文化进行展演活动。2004 年11月，融水苗族自治县

政府主办了第一届“融水芦笙·斗马节”；2010年 11月，“融水

芦笙·斗马节”升级为“中国柳州·融水苗族芦笙斗马节 ”，通

过政府主导、市场化运作的方式，将芦笙文化纳入融水地区旅游

发展，提升了当地的文化影响力和旅游吸引力 [10]。这种将芦笙文

化融入进地方旅游发展的方法，不仅可以助推当地旅游业发展，

还能最大程度让游客身临其境的感受芦笙文化的氛围。

（二）开发芦笙文化演艺产品，拓展文旅消费场景

   编排芦笙文化为核心的话剧，歌舞剧，将苗族五迁或日常习

俗融入在舞台中，通过艺术表达的形式，再现芦笙文化的发展和

苗族生产生活、婚恋习俗与宗教信仰等，以提升游客参与感，生

动的感受到苗族及芦笙文化的魅力，促使芦笙文化由传统民俗展

演迈向旅游演艺产品形态。

（三）推动芦笙非遗文化与文创融合，延伸产业链条

非遗是我国历史长河中宝贵的文化积淀，将其与旅游融合发

展可丰富旅游产品，提升吸引力。将芦笙文化元素融入旅游纪念

品和文创产品设计，如芦笙模型、图腾饰品、民族服饰等，还可

以建立 DIY特色体验区，让芦笙传承人到现场教学，如制作芦笙

或吹奏芦笙等。通过参加 diy项目活动，让人们亲身体验，让更多

关注芦笙文化，热爱非遗传承的人参与其中，更有助于芦笙传播

和传承，也提升了文化附加值，助推芦笙这一非遗资源向旅游商

品转化，延伸了芦笙文化的产业链条，实现文化价值与经济效益

的双赢，进一步推动了芦笙文化与文旅融合。

四、结语

黔桂苗族芦笙目前处于“传承人高龄化、年轻人离乡、认同

感低”的危机中。在新媒体时代下，利用短视频等工具，把线下

与线上相互融合，并且可以由政府或行业协会牵头，形成具有个

人影响力的账号，进一步扩大宣传面积；此外在与文旅融合方

面，政府主导“芦笙斗马节”等品牌，推出芦笙主题歌舞剧、文

创 DIY、线下体验等消费新品，延伸产业链，让黔桂苗族芦笙创

新型传承实践与文旅融合达到文化价值与经济效益最大化。

参考文献

[1]龙晓添 .基于民族标志性符号的非物质文化遗产保护及其 App开发——以广西融水苗族为例 [J].贺州学院学报 ,2021,37(04):15-22.

[2]陈梦菲 .苗族芦笙流变及现代发展研究——以广西融水自治县为例 [J].武术研究 ,2016年第1卷第1期 ,第109-112页 .

[3]邓钧 .苗族芦笙的应用传统及其文化内涵 [J].中国音乐学 ,1999,(03):116-130.

[4]肖丹丹 .苗族芦笙文化的现代传承与发展——以广西融水苗族自治县为例 [J].学术论坛 ,2011,34(09):171-174.

[5]陈炜 ,劳国炜 .广西融水苗族自治县芦笙踩堂开发式保护研究 [J].广西社会科学 ,2012,(07):159-162.

[6]邓钧 .苗族芦笙的应用传统及其文化内涵 [J].中国音乐学 ,1999,(03):116-130.

[7]参见中国政府网文化和旅游部规章《国家级非物质文化遗产代表性传承人认定与管理办法》第十七条 .

[8]高娅 .“博物馆 +非遗”模式下广西戏曲音乐展陈探析 [J].黄河之声 ,2022,(03):154-158.

[9]苏晓红 .苗族芦笙文化内涵与制作技艺传承路径探析 [J].贵州民族研究 ,2009,29(02):74-77.

[10]肖丹丹 .苗族芦笙文化的现代传承与发展——以广西融水苗族自治县为例 [J].学术论坛 ,2011,34(09):171-174.


